Zeit sollte nicht

wie ein Konsumgut behandelt werden,
sondern wie ein Raum,

der mit Bedeutung gefiillt wird.
Byung-Chul Han, Philosoph

Die Wahrnehmung der Zeit

Von der Antike bis heute, von Seneca bis Hartmut Rosa — nur
wenige Themen wurden so kontrovers reflektiert wie die
,Zeit“ und die damit verbundene Wahrnehmung.

Zeit durchdringt alle Aspekte unseres Lebens, und doch
bleibt sie ein Ritsel. Wir messen sie in Stunden und Minuten,
planen, speichern und erinnern entlang ihrer Achse — doch
ihre wahre Natur entzieht sich unserem direkten Zugriff.

Ist die Zeit eine fundamentale Eigenschaft des Univer-
sums, eine unumstoflliche Realitit, wie Isaac Newton es
glaubte, oder ist sie, wie Immanuel Kant vorschligt, eine An-
schauungsform unseres Verstandes — ein Rahmen, den wir
verwenden, um die Welt zu ordnen? Dieses Kapitel beleuch-
tet verschiedene philosophische Perspektiven und fragt: Ist
Zeit mehr als nur eine Illusion unseres Bewusstseins?

Kant (1724-1804) zufolge sind Zeit und Raum reine, in-
haltsleere ,Formen der Anschauung®, ohne die eine Erfah-
rung beziehungsweise Erkenntnis der Welt nicht méglich
wire. Diese Formen erméglichen es, alles, was geschieht,
mittels des Intellekts in ein Wann und ein Wo einzuordnen
— mit klaren Trennlinien und Reihenfolgen.

Newton (1642-1726) beschreibt die Zeit als absolut, gleich-
mifig flieRend und unabhingig von allem anderen. In sei-
nem Weltbild ist die Zeit ein universeller Rahmen, innerhalb
dessen alle Ereignisse stattfinden.

Diese Sichtweise wurde von der modernen Physik teilwei-
se infrage gestellt, hat aber bis heute Einfluss auf unser Ver-

26



stindnis von ,linearen Abliufen“. Die Relativititstheorie Ein-
steins erschiitterte die Vorstellung einer einheitlichen Zeit
und zeigt, dass Zeit je nach Bewegung und Gravitation un-
terschiedlich verlaufen kann — sie ist relational, nicht absolut.
Auch in der Quantenphysik beginnt die Zeit zu ,verschwim-
men“, und es stellen sich fundamentale Fragen: Ist Zeit emer-
gent? Entsteht sie durch das Zusammenwirken mehrerer
Faktoren unerwartet neu?

Wenn wir die Zeit als absolut begreifen, dann entsteht die
Frage, ob unsere Wahrnehmung von Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft tatsdchlich etwas Reales ist — oder lediglich
eine Methode, um das Unbekannte zu zihmen.

Henri Bergson (1859-1941) widerspricht: Nur im Raum
lassen sich die Dinge rational ordnen und als grofler oder
kleiner, vor- oder hintereinander betrachten. Die Zeit dage-
gen — als Dauer (,durée”) verstanden — erfahren wir intuitiv
als einen heterogenen, strukturlosen Bewusstseinsvorgang
zahlreicher sinnlicher und geistiger Regungen, eine , Quali-
tit der Quantitit“. Sobald wir Momente als aufeinanderfol-
gende ordnen (,Sukzession“), betreten wir die duflerliche
Sphire (,exteriorisieren) des Raums. Das Zeitliche jedoch
bleibt der Bereich des inneren Empfindens. Um es mit einem
Bild zu sagen: ,Wir erleben die Symphonie, nicht die Anzahl
der Noten.“'

Das Bewusstsein ist der Ort, an dem Zeit wirklich existiert.
Ohne Erinnerung kénnten wir keine Vergangenheit wahr-
nehmen, und ohne Vorstellungskraft gibe es keine Zukuntft.
Wie Augustinus bemerkte: , Die Vergangenheit ist nichts als
eine Erinnerung, die Zukunft nichts als eine Erwartung.”
Diese Einsicht hebt hervor, dass die Zeit vielleicht doch eine
Konstruktion unseres Geistes ist — ein Mittel, um die Unord-
nung des Augenblicks in ein narratives Kontinuum zu bringen.

Neurowissenschaften zeigen, dass unser Gehirn Zeit nicht
als kontinuierlichen Fluss, sondern in Fragmenten verarbei-

27



tet. Dies konnte erkliren, warum wir Zeit manchmal ,verlie-
ren”“ oder warum schone Momente wie im Flug vergehen. Die
Kognitive Psychologie erginzt: Der sogenannte ,Zeitsinn“ ist
stark von Aufmerksamkeit, Emotion und Kontext geprigt.
Monotonie dehnt die Zeit, wihrend intensive Erlebnisse sie
verkiirzen. So entsteht subjektive Zeit als ein Wechselspiel
aus Wahrnehmung, Gefiihl und Bedeutung.

Die Unausweichlichkeit der Zeit und ihre Verbindung zur
Verginglichkeit machen sie zu einer zentralen philosophi-
schen Kategorie. Martin Heidegger (1889-19706) sprach da-
von, dass wir in der ,, Geworfenheit“ des Daseins stets auf den
Tod zugehen. Der Tod ist das unausweichliche Ziel, das un-
sere Wahrnehmung der Zeit prigt. Paradoxerweise gibt uns
die Endlichkeit des Lebens einen Sinn fiir Dringlichkeit und
Wert. Wenn wir akzeptieren, dass die Zeit begrenzt ist, lernen
wir vielleicht, den Augenblick intensiver zu leben. Diese Er-
kenntnis steht im Zentrum der stoischen Philosophie: Me-
mento mori — erinnere dich, dass du sterben wirst.

Im digitalen Zeitalter scheint die Zeit sich zu beschleuni-
gen. E-Mails, soziale Medien und stindige Erreichbarkeit er-
zeugen das Gefiihl, dass wir in einem endlosen Strom von In-
formationen gefangen sind. Der Philosoph Hartmut Rosa (geb.
1965) spricht in diesem Zusammenhang von , Resonanzver-
lust“: Die Geschwindigkeit des modernen Lebens entfremdet
uns von der Welt und lisst uns in einem Zustand permanen-
ter Unzufriedenheit zurtick. Wir scrollen durch Nachrichten-
feeds und schauen auf die Uhr, wihrend wir gleichzeitig das
Gefiihl haben, keine ,echte“ Zeit mehr zu haben.

Wihrend traditionelle Gesellschaften die Zeit oft zyklisch
wahrnahmen — etwa in den wiederkehrenden Rhythmen der
Natur, den Jahreszeiten und religiésen Ritualen —, hat die Mo-
derne die Zeit in eine lineare, messbare Gréfle verwandelt.
Diese lineare Zeit, so argumentiert der Philosoph Byung-
Chul Han, wird in der Gegenwart durch eine neue Dynamik

28



Nach der Revolution — Erniichterung?

Die Geschwindigkeit, mit der sich Kiinstliche Intelligenz ent-
wickelt, ist atemberaubend. Was gestern noch wie Science-
Fiction wirkte, ist heute schon Realitit.

Doch nach der anfinglichen Euphorie macht sich auch
schon wieder Erniichterung breit. Die KI liefert vor allem das,
wovon es ohnehin schon mehr als genug gibt: zusitzliche
Blogs, Fotos und Videos. Zwar wird die Technik in den kos-
tenpflichtigen Programmen immer ausgefeilter, dagegen
bleibt die inhaltliche Qualitit der Ergebnisse der Anwender
weit hinter den Erwartungen zuriick.

KI-Sprachmodelle wie ChatGPT, Claude oder Gemini sind
lingst zu Suchmaschinen und Wissenslieferanten geworden.
Wenn dabei jedoch Fehler passieren oder die KI Informatio-
nen erfindet, spricht man gerne beschénigend von ,KI-Hal-
luzinationen®.

Dies fithrt uns zu der Frage: Wo befindet sich die aktuelle
Grenze des Wissens der KI? Im September 2025 habe ich
daher diversen Sprachmodellen die Frage gestellt: ,Gibt es
Bereiche, in denen du dich nicht auskennst?* In den Ant-
worten kristallisierten sich vier Bereiche heraus, in denen die
Sprachmodelle iiber keine aktuellen Informationen verfiigen
beziehungsweise keine detaillierten Antworten geben kénnen
oder wollen.

Sensible Themen

Die meisten KI-Modelle haben Richtlinien, die den Um-
gang mit sensiblen Themen wie Gesundheit, Trauma
oder emotionalem Wohlbefinden betreffen. Sie tendie-
ren inzwischen dazu, empathisch und vorsichtig zu sein.

77



Aktualitit der Informationen

Viele Modelle haben eine Wissensgrenze, die auf einem
bestimmten Zeitpunkt basiert. Sie kénnen keine aktu-
ellen Nachrichten oder Entwicklungen nach diesem Da-
tum bereitstellen. Einige Anbieter integrieren inzwi-
schen Echtzeitdaten oder haben Zugriff auf aktuelle
Informationen, was ihnen erméglicht, aktuelle Ereig-
nisse zu kommentieren.

Personliche Daten

Die meisten KI-Modelle respektieren die Privatsphire
und geben keine personlichen Informationen tiber Ein-
zelpersonen preis. Einige Modelle sind jedoch in der La-
ge, anonymisierte Daten zu verwenden, um personali-
sierte Erfahrungen zu bieten, ohne jedoch personliche
Identititen zu offenbaren.

Rechtliche und medizinische Beratung

Die meisten KI-Modelle geben keine spezifischen recht-
lichen oder medizinischen Ratschlige und betonen,
dass Nutzer sich an Fachleute wenden sollten. Einige
Modelle stellen jedoch allgemeine Informationen be-
reit, die von den Anwendern als persénliche Beratung
interpretiert werden koénnen.

Insgesamt gibt es 2025 einen breiten Konsens tiber die Not-
wendigkeit, verantwortungsbewusster mit Informationen

umzugehen, insbesondere in sensiblen Bereichen. Die spe-

zifischen Ansitze kénnen jedoch je nach Anbieter und den

zugrunde liegenden Richtlinien variieren.
Hinzu kommt eine auffillige Gleichférmigkeit. Texte

wirken glatt, aber oberflichlich; Bilder schoén, aber aus-

tauschbar — generisch. Die selbsternannten Experten sagen,
das liege nur an mangelndem , Prompting“, also daran, wie

78



wir die Anweisungen formulieren. Doch den Beweis hier-
fur bleiben sie schuldig.

Immer mehr Fachleute vermuten, dass die aktuellen Mo-
delle ein Plateau erreicht haben — ihnen gehen schlicht die
Trainingsdaten aus. Wenn KI-Systeme zunehmend mit KI-
generierten Inhalten trainiert werden, warnen Experten so-
gar vor Qualititsverlust und Verzerrungen. Fiir dieses Phi-
nomen gibt es bereits einen makabren Spitznamen:
»Habsburger-KI“, eine Anspielung auf Inzucht.

Auch das Problem der Halluzinationen gilt nicht mehr als
blofRe ,Kinderkrankheit. Im Gegenteil: Studien, zuletzt in
der New York Times, zeigen, dass die Fehlerquote mit jeder
Generation eher steigt.

Ist das nur eine voriibergehende Stagnation, die bald
durch neue Innovationen iiberwunden wird? Moglich ist
das — sicher ist das nicht.

Ein weiteres Problem: KI-Chatbots neigen zum ,People-
Pleasing”. Sie sagen dem Nutzer oft das, was er hren mochte
—in der Forschung nennt man das , Sycophancy“. Solche Sys-
teme verstirken bestehende Meinungen und Uberzeugun-
gen. Sie erzeugen Bestitigungsschleifen (Echokammern),
die gerade fiir Menschen in psychischen Krisen gefihrlich
werden kénnen.

Umso bedenklicher ist es, wenn KI zunehmend als Ersatz
fur fehlende Therapieplitze ins Gesprich gebracht wird.
Denn: Mit KI ist keine echte Ich-Du-Beziehung méglich. Em-
pathie, Resonanz, wechselseitiges Verstehen —all das, was den
Kern jeder menschlichen Begegnung ausmacht, bleibt eine Si-
mulation. KI denkt nicht, fiihlt nicht, nimmt nicht wahr.

Natiirlich kann KI nicht fithlen. Aber hier lohnt ein ge-
nauerer Blick: Intelligenz und Bewusstsein sind nicht das-
selbe. Es gibt Tiere, die wenig intelligent, aber sehr empfind-
sam sind. Umgekehrt konnte KI die menschliche Intelligenz
ubertreffen, ohne jemals ein ,Innenleben” zu haben.

79



Social Media und die Fragmentierung der Offentlichkeit

Noch nie war es so einfach, sich Gehér zu verschaffen — und
doch war es selten so schwer, gehort zu werden. Die Plattfor-
men versprechen Offentlichkeit, aber sie erzeugen Zersplit-
terung. Was bedeutet das fiir die Idee eines gemeinsamen po-
litischen Raumes?

Demokratie braucht Offentlichkeit—nicht im Sinne bloRer
Sichtbarkeit, sondern als Raum der gemeinsamen Erfah-
rung, Verhandlung und Entscheidung. Das Fundament de-
mokratischer Kultur ist der Gedanke, dass wir trotz aller Un-
terschiede tiber etwas Gemeinsames sprechen kénnen. Eine
geteilte Welt. Gemeinsame Probleme. Unterschiedliche Mei-
nungen — aber dieselbe Wirklichkeit.

Mit dem Aufstieg der sozialen Medien gerit dieses Funda-
ment ins Wanken. Die Offentlichkeit ist nicht mehr nur ein
einziger Raum, sondern setzt sich aus viele parallelen Riu-
men zusammen, die sich selten beriithren. Algorithmen sortie-
ren unsere Informationswelt nach Vorlieben, Klickverhalten
und Erregungspotenzial. Wir leben, wie der Kulturwissen-
schaftler Byung-Chul Han schreibt, in einer , Echo-Kammer*
der Selbstbestitigung. Andere Meinungen erscheinen nicht
nur falsch - sie verschwinden.

Die Filterblase, ein Begriff des Internetaktivisten Eli Pari-
ser, beschreibt genau das: ,Der digitale Raum zeigt uns das,
was wir sehen wollen — und verbirgt das, was uns widerspre-
chen kénnte.

Plattformen wie Facebook, Twitter (X), Instagram oder Tik-
Tok haben keinen demokratischen Auftrag. Thr Ziel ist nicht
der Diskurs, sondern die Maximierung von Aufmerksamkeit.
Und Aufmerksamkeit folgt nicht der Wahrheit — sondern
dem Affekt.

Was sich gut teilt, ist oft das Empérende, das Polarisieren-
de, das Vereinfachende. Differenzierte Gedanken verschwin-

96



den zwischen Schlagzeilen, Memes und Wutausbriichen. Die
Folgen sind tiefgreifend: Der politische Diskurs wird emotio-
nalisiert, verkiirzt und personifiziert.

In den Worten der Medienforscherin Maren Urner: ,Was
die Aufmerksamkeitsdkonomie produziert, ist keine Realitit,
sondern eine stindige Uberreizung unseres Nervensys-
tems.“ Rationalitit verliert gegen Reichweite.

Hinzu kommt ein strukturelles Ungleichgewicht: Plattfor-
men férdern Inhalte nicht nach Qualitit, sondern nach Inter-
aktion. Wahrheit hat keinen algorithmischen Vorteil.

Ein demokratischer Diskurs lebt von Pluralitit — aber Plu-
ralitdt ist nicht dasselbe wie Fragmentierung. In einer plura-
len Offentlichkeit begegnen sich Unterschiede, in einer frag-
mentierten Welt bleiben sie unter sich.

Wir beobachten heute eine gefihrliche Entwicklung:
»Wahrheiten“ entstehen innerhalb von Gruppen, die sich ge-
genseitig bestitigen, aber keinen Austausch mehr suchen.
Man lebt in politischen Stammeskulturen, in digitalen Mi-
lieus mit eigenen Regeln, Vokabeln und Feindbildern.

Der Philosoph Michael Sandel spricht hier von einer ,mo-
ralischen Absonderung“: Der andere wird nicht mehr als Ge-
sprichspartner wahrgenommen, sondern als Bedrohung.

In dieser Welt wird nicht diskutiert — es wird delegitimiert.
Die Idee einer gemeinsamen Realitit —und damit auch einer
gemeinsamen Politik — erodiert.

Angesichts dieser Entwicklung wichst der Ruf nach Re-
gulierung: Plattformen sollen Verantwortung itbernehmen,
Hassrede eindimmen, Desinformation bekdmpfen. Doch je-
de Regulierung wirft neue Fragen auf: Wer entscheidet, was
sagbar ist? Wo endet der Schutz der Demokratie — und wo be-
ginnt die Einschrinkung der Meinungsfreiheit?

Das deutsche Netzwerkdurchsetzungsgesetz (NetzDG)
war eines der ersten Instrumente dieser Art — es verpflichtet
Plattformen zur Loschung rechtswidriger Inhalte. Kritiker

97



	lp1
	lp2
	lp3.pdf

