
26

    Zeit sollte nicht  
    wie ein Konsumgut behandelt werden,  
    sondern wie ein Raum,  
    der mit Bedeutung gefüllt wird. 
     Byung-Chul Han, Philosoph 

 
Die Wahrnehmung der Zeit 
 
Von der Antike bis heute, von Seneca bis Hartmut Rosa – nur 
wenige Themen wurden so kontrovers reflektiert wie die 
„Zeit“ und die damit verbundene Wahrnehmung. 
    Zeit durchdringt alle Aspekte unseres Lebens, und doch 
bleibt sie ein Rätsel. Wir messen sie in Stunden und Minuten, 
planen, speichern und erinnern entlang ihrer Achse – doch 
ihre wahre Natur entzieht sich unserem direkten Zugriff. 
    Ist die Zeit eine fundamentale Eigenschaft des Univer-
sums, eine unumstößliche Realität, wie Isaac Newton es 
glaubte, oder ist sie, wie Immanuel Kant vorschlägt, eine An-
schauungsform unseres Verstandes – ein Rahmen, den wir 
verwenden, um die Welt zu ordnen? Dieses Kapitel beleuch-
tet verschiedene philosophische Perspektiven und fragt: Ist 
Zeit mehr als nur eine Illusion unseres Bewusstseins? 
    Kant (1724–1804) zufolge sind Zeit und Raum reine, in-
haltsleere „Formen der Anschauung“, ohne die eine Erfah-
rung beziehungsweise Erkenntnis der Welt nicht möglich 
wäre. Diese Formen ermöglichen es, alles, was geschieht, 
mittels des Intellekts in ein Wann und ein Wo einzuordnen 
– mit klaren Trennlinien und Reihenfolgen. 
    Newton (1642–1726) beschreibt die Zeit als absolut, gleich-
mäßig fließend und unabhängig von allem anderen. In sei-
nem Weltbild ist die Zeit ein universeller Rahmen, innerhalb 
dessen alle Ereignisse stattfinden. 
    Diese Sichtweise wurde von der modernen Physik teilwei-
se infrage gestellt, hat aber bis heute Einfluss auf unser Ver-

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 26



27

ständnis von „linearen Abläufen“. Die Relativitätstheorie Ein-
steins erschütterte die Vorstellung einer einheitlichen Zeit 
und zeigt, dass Zeit je nach Bewegung und Gravitation un-
terschiedlich verlaufen kann – sie ist relational, nicht absolut. 
Auch in der Quantenphysik beginnt die Zeit zu „verschwim-
men“, und es stellen sich fundamentale Fragen: Ist Zeit emer-
gent? Entsteht sie durch das Zusammenwirken mehrerer 
Faktoren unerwartet neu? 
    Wenn wir die Zeit als absolut begreifen, dann entsteht die 
Frage, ob unsere Wahrnehmung von Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft tatsächlich etwas Reales ist – oder lediglich 
eine Methode, um das Unbekannte zu zähmen. 
    Henri Bergson (1859–1941) widerspricht: Nur im Raum 
lassen sich die Dinge rational ordnen und als größer oder 
kleiner, vor- oder hintereinander betrachten. Die Zeit dage-
gen – als Dauer („durée“) verstanden – erfahren wir intuitiv 
als einen heterogenen, strukturlosen Bewusstseinsvorgang 
zahlreicher sinnlicher und geistiger Regungen, eine „Quali-
tät der Quantität“. Sobald wir Momente als aufeinanderfol-
gende ordnen („Sukzession“), betreten wir die äußerliche 
Sphäre („exteriorisieren“) des Raums. Das Zeitliche jedoch 
bleibt der Bereich des inneren Empfindens. Um es mit einem 
Bild zu sagen: „Wir erleben die Symphonie, nicht die Anzahl 
der Noten.“1 
    Das Bewusstsein ist der Ort, an dem Zeit wirklich existiert. 
Ohne Erinnerung könnten wir keine Vergangenheit wahr-
nehmen, und ohne Vorstellungskraft gäbe es keine Zukunft. 
Wie Augustinus bemerkte: „Die Vergangenheit ist nichts als 
eine Erinnerung, die Zukunft nichts als eine Erwartung.“ 
Diese Einsicht hebt hervor, dass die Zeit vielleicht doch eine 
Konstruktion unseres Geistes ist – ein Mittel, um die Unord-
nung des Augenblicks in ein narratives Kontinuum zu bringen. 
    Neurowissenschaften zeigen, dass unser Gehirn Zeit nicht 
als kontinuierlichen Fluss, sondern in Fragmenten verarbei-

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 27



28

tet. Dies könnte erklären, warum wir Zeit manchmal „verlie-
ren“ oder warum schöne Momente wie im Flug vergehen. Die 
Kognitive Psychologie ergänzt: Der sogenannte „Zeitsinn“ ist 
stark von Aufmerksamkeit, Emotion und Kontext geprägt. 
Monotonie dehnt die Zeit, während intensive Erlebnisse sie 
verkürzen. So entsteht subjektive Zeit als ein Wechselspiel 
aus Wahrnehmung, Gefühl und Bedeutung. 
    Die Unausweichlichkeit der Zeit und ihre Verbindung zur 
Vergänglichkeit machen sie zu einer zentralen philosophi-
schen Kategorie. Martin Heidegger (1889–1976) sprach da-
von, dass wir in der „Geworfenheit“ des Daseins stets auf den 
Tod zugehen. Der Tod ist das unausweichliche Ziel, das un-
sere Wahrnehmung der Zeit prägt. Paradoxerweise gibt uns 
die Endlichkeit des Lebens einen Sinn für Dringlichkeit und 
Wert. Wenn wir akzeptieren, dass die Zeit begrenzt ist, lernen 
wir vielleicht, den Augenblick intensiver zu leben. Diese Er-
kenntnis steht im Zentrum der stoischen Philosophie: Me-
mento mori – erinnere dich, dass du sterben wirst. 
    Im digitalen Zeitalter scheint die Zeit sich zu beschleuni-
gen. E-Mails, soziale Medien und ständige Erreichbarkeit er-
zeugen das Gefühl, dass wir in einem endlosen Strom von In-
formationen gefangen sind. Der Philosoph Hartmut Rosa (geb. 
1965) spricht in diesem Zusammenhang von „Resonanzver-
lust“: Die Geschwindigkeit des modernen Lebens entfremdet 
uns von der Welt und lässt uns in einem Zustand permanen-
ter Unzufriedenheit zurück. Wir scrollen durch Nachrichten-
feeds und schauen auf die Uhr, während wir gleichzeitig das 
Gefühl haben, keine „echte“ Zeit mehr zu haben. 
    Während traditionelle Gesellschaften die Zeit oft zyklisch 
wahrnahmen – etwa in den wiederkehrenden Rhythmen der 
Natur, den Jahreszeiten und religiösen Ritualen –, hat die Mo-
derne die Zeit in eine lineare, messbare Größe verwandelt. 
Diese lineare Zeit, so argumentiert der Philosoph Byung-
Chul Han, wird in der Gegenwart durch eine neue Dynamik 

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 28



77

Nach der Revolution – Ernüchterung? 
 
Die Geschwindigkeit, mit der sich Künstliche Intelligenz ent-
wickelt, ist atemberaubend. Was gestern noch wie Science-
Fiction wirkte, ist heute schon Realität. 
    Doch nach der anfänglichen Euphorie macht sich auch 
schon wieder Ernüchterung breit. Die KI liefert vor allem das, 
wovon es ohnehin schon mehr als genug gibt: zusätzliche 
Blogs, Fotos und Videos. Zwar wird die Technik in den kos-
tenpflichtigen Programmen immer ausgefeilter, dagegen 
bleibt die inhaltliche Qualität der Ergebnisse der Anwender 
weit hinter den Erwartungen zurück. 
    KI-Sprachmodelle wie ChatGPT, Claude oder Gemini sind 
längst zu Suchmaschinen und Wissenslieferanten geworden. 
Wenn dabei jedoch Fehler passieren oder die KI Informatio-
nen erfindet, spricht man gerne beschönigend von „KI-Hal-
luzinationen“. 
    Dies führt uns zu der Frage: Wo befindet sich die aktuelle 
Grenze des Wissens der KI? Im September 2025 habe ich 
daher diversen Sprachmodellen die Frage gestellt: „Gibt es 
Bereiche, in denen du dich nicht auskennst?“ In den Ant -
worten kristallisierten sich vier Bereiche heraus, in denen die 
Sprachmodelle über keine aktuellen Informationen verfügen 
beziehungsweise keine detaillierten Antworten geben können 
oder wollen. 
 

Sensible Themen 
Die meisten KI-Modelle haben Richtlinien, die den Um-
gang mit sensiblen Themen wie Gesundheit, Trauma 
oder emotionalem Wohlbefinden betreffen. Sie tendie-
ren inzwischen dazu, empathisch und vorsichtig zu sein. 
 
 
 

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 77



78

Aktualität der Informationen 
Viele Modelle haben eine Wissensgrenze, die auf einem 
bestimmten Zeitpunkt basiert. Sie können keine aktu-
ellen Nachrichten oder Entwicklungen nach diesem Da-
tum bereitstellen. Einige Anbieter integrieren inzwi-
schen Echtzeitdaten oder haben Zugriff auf aktuelle 
Informationen, was ihnen ermöglicht, aktuelle Ereig-
nisse zu kommentieren. 

 
Persönliche Daten 
Die meisten KI-Modelle respektieren die Privatsphäre 
und geben keine persönlichen Informationen über Ein-
zelpersonen preis. Einige Modelle sind jedoch in der La-
ge, anonymisierte Daten zu verwenden, um personali-
sierte Erfahrungen zu bieten, ohne jedoch persönliche 
Identitäten zu offenbaren. 

 
Rechtliche und medizinische Beratung 
Die meisten KI-Modelle geben keine spezifischen recht-
lichen oder medizinischen Ratschläge und betonen, 
dass Nutzer sich an Fachleute wenden sollten. Einige 
Modelle stellen jedoch allgemeine Informationen be-
reit, die von den Anwendern als persönliche Beratung 
interpretiert werden können. 

 
Insgesamt gibt es 2025 einen breiten Konsens über die Not-
wendigkeit, verantwortungsbewusster mit Informationen 
umzugehen, insbesondere in sensiblen Bereichen. Die spe-
zifischen Ansätze können jedoch je nach Anbieter und den 
zugrunde liegenden Richtlinien variieren. 
    Hinzu kommt eine auffällige Gleichförmigkeit. Texte 
wirken glatt, aber oberflächlich; Bilder schön, aber aus-
tauschbar – generisch. Die selbsternannten Experten sagen, 
das liege nur an mangelndem „Prompting“, also daran, wie 

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 78



79

wir die Anweisungen formulieren. Doch den Beweis hier-
für bleiben sie schuldig. 
    Immer mehr Fachleute vermuten, dass die aktuellen Mo-
delle ein Plateau erreicht haben – ihnen gehen schlicht die 
Trainingsdaten aus. Wenn KI-Systeme zunehmend mit KI-
generierten Inhalten trainiert werden, warnen Experten so-
gar vor Qualitätsverlust und Verzerrungen. Für dieses Phä-
nomen gibt es bereits einen makabren Spitznamen: 
„Habsburger-KI“, eine Anspielung auf Inzucht. 
    Auch das Problem der Halluzinationen gilt nicht mehr als 
bloße „Kinderkrankheit“. Im Gegenteil: Studien, zuletzt in 
der New York Times, zeigen, dass die Fehlerquote mit jeder 
Generation eher steigt. 
    Ist das nur eine vorübergehende Stagnation, die bald 
durch neue Innovationen überwunden wird? Möglich ist 
das – sicher ist das nicht. 
    Ein weiteres Problem: KI-Chatbots neigen zum „People-
Pleasing“. Sie sagen dem Nutzer oft das, was er hören möchte 
– in der Forschung nennt man das „Sycophancy“. Solche Sys-
teme verstärken bestehende Meinungen und Überzeugun-
gen. Sie erzeugen Bestätigungsschleifen (Echokammern), 
die gerade für Menschen in psychischen Krisen gefährlich 
werden können. 
    Umso bedenklicher ist es, wenn KI zunehmend als Ersatz 
für fehlende Therapieplätze ins Gespräch gebracht wird. 
Denn: Mit KI ist keine echte Ich-Du-Beziehung möglich. Em-
pathie, Resonanz, wechselseitiges Verstehen – all das, was den 
Kern jeder menschlichen Begegnung ausmacht, bleibt eine Si-
mulation. KI denkt nicht, fühlt nicht, nimmt nicht wahr. 
    Natürlich kann KI nicht fühlen. Aber hier lohnt ein ge-
nauerer Blick: Intelligenz und Bewusstsein sind nicht das -
selbe. Es gibt Tiere, die wenig intelligent, aber sehr empfind-
sam sind. Umgekehrt könnte KI die menschliche Intelligenz 
übertreffen, ohne jemals ein „Innenleben“ zu haben. 

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 79



96

Social Media und die Fragmentierung der Öffentlichkeit 
 
Noch nie war es so einfach, sich Gehör zu verschaffen – und 
doch war es selten so schwer, gehört zu werden. Die Plattfor-
men versprechen Öffentlichkeit, aber sie erzeugen Zersplit-
terung. Was bedeutet das für die Idee eines gemeinsamen po-
litischen Raumes? 
    Demokratie braucht Öffentlichkeit – nicht im Sinne bloßer 
Sichtbarkeit, sondern als Raum der gemeinsamen Erfah-
rung, Verhandlung und Entscheidung. Das Fundament de-
mokratischer Kultur ist der Gedanke, dass wir trotz aller Un-
terschiede über etwas Gemeinsames sprechen können. Eine 
geteilte Welt. Gemeinsame Probleme. Unterschiedliche Mei-
nungen – aber dieselbe Wirklichkeit. 
    Mit dem Aufstieg der sozialen Medien gerät dieses Funda-
ment ins Wanken. Die Öffentlichkeit ist nicht mehr nur ein 
einziger Raum, sondern setzt sich aus viele parallelen Räu-
men zusammen, die sich selten berühren. Algorithmen sortie-
ren unsere Informationswelt nach Vorlieben, Klickverhalten 
und Erregungspotenzial. Wir leben, wie der Kulturwissen-
schaftler Byung-Chul Han schreibt, in einer „Echo-Kammer“ 
der Selbstbestätigung. Andere Meinungen erscheinen nicht 
nur falsch – sie verschwinden. 
    Die Filterblase, ein Begriff des Internetaktivisten Eli Pari-
ser, beschreibt genau das: „Der digitale Raum zeigt uns das, 
was wir sehen wollen – und verbirgt das, was uns widerspre-
chen könnte.“ 
    Plattformen wie Facebook, Twitter (X), Instagram oder Tik-
Tok haben keinen demokratischen Auftrag. Ihr Ziel ist nicht 
der Diskurs, sondern die Maximierung von Aufmerksamkeit. 
Und Aufmerksamkeit folgt nicht der Wahrheit – sondern 
dem Affekt. 
    Was sich gut teilt, ist oft das Empörende, das Polarisieren-
de, das Vereinfachende. Differenzierte Gedanken verschwin-

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 96



97

den zwischen Schlagzeilen, Memes und Wutausbrüchen. Die 
Folgen sind tiefgreifend: Der politische Diskurs wird emotio-
nalisiert, verkürzt und personifiziert. 
    In den Worten der Medienforscherin Maren Urner: „Was 
die Aufmerksamkeitsökonomie produziert, ist keine Realität, 
sondern eine ständige Überreizung unseres Nervensys-
tems.“ Rationalität verliert gegen Reichweite. 
    Hinzu kommt ein strukturelles Ungleichgewicht: Plattfor-
men fördern Inhalte nicht nach Qualität, sondern nach Inter-
aktion. Wahrheit hat keinen algorithmischen Vorteil. 
    Ein demokratischer Diskurs lebt von Pluralität – aber Plu-
ralität ist nicht dasselbe wie Fragmentierung. In einer plura-
len Öffentlichkeit begegnen sich Unterschiede, in einer frag-
mentierten Welt bleiben sie unter sich. 
    Wir beobachten heute eine gefährliche Entwicklung: 
„Wahrheiten“ entstehen innerhalb von Gruppen, die sich ge-
genseitig bestätigen, aber keinen Austausch mehr suchen. 
Man lebt in politischen Stammeskulturen, in digitalen Mi-
lieus mit eigenen Regeln, Vokabeln und Feindbildern. 
    Der Philosoph Michael Sandel spricht hier von einer „mo-
ralischen Absonderung“: Der andere wird nicht mehr als Ge-
sprächspartner wahrgenommen, sondern als Bedrohung. 
    In dieser Welt wird nicht diskutiert – es wird delegitimiert. 
Die Idee einer gemeinsamen Realität – und damit auch einer 
gemeinsamen Politik – erodiert. 
    Angesichts dieser Entwicklung wächst der Ruf nach Re -
gulierung: Plattformen sollen Verantwortung übernehmen, 
Hassrede eindämmen, Desinformation bekämpfen. Doch je-
de Regulierung wirft neue Fragen auf: Wer entscheidet, was 
sagbar ist? Wo endet der Schutz der Demokratie – und wo be-
ginnt die Einschränkung der Meinungsfreiheit? 
    Das deutsche Netzwerkdurchsetzungsgesetz (NetzDG) 
war eines der ersten Instrumente dieser Art – es verpflichtet 
Plattformen zur Löschung rechtswidriger Inhalte. Kritiker 

Steih-Leben in der Digitalmoderne-02-12-2025.qxp_Buchreihe  22.12.25  13:45  Seite 97


	lp1
	lp2
	lp3.pdf

